=1  INTERNATIONAL

JOURNAL OF

APPLIED AND

CREATIVE ARTS IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025 | Pages 204-220

THE EVOLUTIONARY
PROCESS OF CULTURE
IN THE PERFORMANCE
OF SARAWAK MALAY
DRUMS

PROSES EVOLUSI
BUDAYA DALAM
PERSEMBAHAN
GENDANG MELAYU
SARAWAK

Nadia Fadila Binti Ali
Universiti Teknologi MARA

Syahrul Fithri Musa
Universiti Teknologi MARA

Corresponding Author
sfitri315@uitm.edu.my

204

Abstract:. Gendang Malay Sarawak, or
‘bergendang,’” remains a cultural practice within
some segments of the Malay community in
Sarawak. Historically, bergendang and mukun
were highly entertaining performing arts,
particularly among the youth. However, the
frequency of these drumming performances has
significantly diminished over time. This research
investigates the factors contributing to the decline
in popularity, which has brought this art form to the
brink of extinction, particularly due to the dwindling
involvement of younger generations. Drawing on
Charles Darwin's (1859) theory of -cultural
evolution, which posits that cultures must exhibit
resilience to survive in modern times, this study
examines the current state of bergendang.
Despite its reduced presence, this traditional art
form can still be found on the radio and cultural
stages. Through interviews with practitioners, this
study explores the transformations in bergendang
performance and its struggle for survival in

contemporary society.

Keywords: Gendang Sarawak Malay, cultural
evolution, Malay culture, performing arts

Abstrak: Gendang Melayu Sarawak atau
bergendang merupakan satu aktiviti yang masih
diamalkan oleh sebahagian masyarakat Melayu di
Sarawak. Bergendang dan bermukun merupakan

aktiviti kesenian yang sangat menghiburkan


mailto:sfitri315@uitm.edu.my

terutama dalam kalangan anak muda pada zaman
dahulu. Namun Kini, persembahan bergendang ini
Jjarang diadakan mengikut keperluan seperti
dahulu. Oleh itu, penyelidikan ini berusaha untuk
meneroka penurunan populariti sehingga berada
di ambang kepupusan kerana kekurangan lapisan
belia. Charles Darwin (1859) mempercayai evolusi
budaya iaitu budaya itu sendiri mestilah
mempunyai daya tahan atau kebolehan
mempertahankan diri agar dapat meneruskan
kewujudannya pada zaman moden seperti mana
spesies hidupan mempertahankan diri untuk terus
hidup. Dalam konteks kontemporari, seni ini masih
terdapat di radio atau pun dipersembahkan di
pentas kebudayaan. Kajian ini menemubual
beberapa orang yang mengamalkan bergendang
untuk dapatan revolusi yang berlaku dalam

persembahannya.

Kata Kunci: Gendang Melayu Sarawak, evolusi

budaya, budaya Melayu, seni persembahan

205 IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



206

1. PENGENALAN

Penciptaan alat muzik gendang sedikit sebanyak mempengaruhi kewujudan kesenian
dan kebudayaan dalam kalangan masyarakat zaman dahulu. Tambahan pula,
kebijaksanaan manusia sejagat pada zaman dahulu telah mendorong mereka untuk
mencipta sesuatu berasaskan alam semula jadi; ciptaan yang mampu menghasilkan
bunyi sekaligus menghiburkan mereka. Pada dasarnya, muzik memainkan peranan
penting dalam menggambarkan identiti sesebuah kaum atau etnik selain berfungsi
sebagai ‘welten schnaung’ atau pandangan umum bagi sesebuah masyarakat
tersebut. Sarawak merupakan negeri contoh yang mempunyai pelbagai kaum dan
suku. Kepelbagaian kaum dan suku ini menjadi pencetus kepada kepelbagaian
kesenian dan kebudayaan di Sarawak. Salah satu kesenian dan kebudayaan yang
terkenal di Sarawak ialah Gendang Melayu Sarawak. Meskipun melalui peredaran
masa yang deras, seni persembahan Gendang Melayu Sarawak tidak ketinggalan turut

mengalami perubahan mengikut kesesuaian dari semasa ke semasa.

Gendang Melayu Sarawak meliputi beberapa elemen dalam persembahannya dan
merupakan salah satu seni persembahan yang dianggap sebagai satu aktiviti seni
yang melambangkan keharmonian sejagat. Fitrah semula jadi manusia sememangnya
mengagungkan sesuatu yang boleh menghiburkan jiwa dan perasaan mereka.
Sebagaimana manusia mengagumi keindahan dan kesenian, maka secara tidak
langsung naluri menyukai hiburan sememangnya sudah wujud dalam diri manusia
kerana cinta manusia terhadap seni sudah wujud sejak zaman dahulu. Hal ini turut
dihujahkan oleh Sidi Gazalba (1977) di dalam bukunya Pandangan Islam Tentang
Kesenian, yang menyatakan bahawa kesenian adalah sebahagian daripada
kebudayaan yang dicetuskan oleh manusia yang mempunyai fitrah semula jadi
mencintai seni melalui lima pancaindera. Seni persembahan Gendang Melayu
Sarawak ini merupakan salah satu seni tradisi yang telah menjadi sebahagian aspek
penting dalam kehidupan sosial masyarakat Melayu di Sarawak. Seni persembahan
bergendang ini tidak terhad kepada kumpulan bergendang yang dianggotai oleh etnik
Melayu Sarawak sahaja, namun turut diamalkan oleh pelbagai etnik lain di Sarawak
iaitu etnik Iban, Melanau dan etnik Kedayan di Miri. Dendangan pantun pula akan

didendangkan dalam bahasa Iban, Melanau dan Kedayan.

Seni persembahan bergendang kini telah melalui perubahan ketara akibat daripada
arus pemodenan yang deras. Jika diteliti, terdapat penambahan dari segi peralatan
muzik dalam seni persembahan bergendang ini. Persembahan Gendang Melayu Lama
dipercayai telah bertapak di Sarawak sebelum kedatangan Rajah Putih ke Sarawak.
Kini, dengan munculnya Gendang Melayu Baru berikutan terdapat penambahan
peralatan seperti biola, gong, akordian, dan keyboard. Malah, dengan wujudnya corak

persembahan yang lebih urban dan mengikuti arus perdana, maka tujuan asal seni

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



207

persembahan Gendang Melayu Sarawak telah jauh menyimpang kerana kini seni
persembahan ini lebih tertumpu ke arah hiburan sosial selain menjadi salah satu

sumber pendapatan para penggiat seni persembahan ini.

Jika dahulu masyarakat Melayu Sarawak sering mengadakan pertandingan
bergendang (Gendang Melayu Sarawak) sebagai persembahan popular dalam
sesebuah upacara perkahwinan, disebabkan lokasi telah berubah dan kos telah
bertambah, maka kini bergendang tidak lagi menjadi sebuah persembahan popular
dalam sesebuah majlis perkahwinan. Jika acara penting seperti majlis perkahwinan
tidak lagi mengadakan seni bergendang ini, apatah lagi acara keramaian yang lain,
contohnya majlis berkhatan, cukur jambul, dan sebagainya. Hal ini demikian kerana
seni persembahan ini bukan sahaja menjadi media hiburan bahkan juga merupakan
salah satu bentuk falsafah seni budaya bangsa yang popular dalam kalangan warga
emas bagi memancarkan nilai-nilai murni, ideologi, sikap, malah turut menjadi wadah
atau platform citra bangsa Malaysia yang jelas terdiri daripada pelbagai kaum, etnik
dan keturunan. Situasi ini turut dipengaruhi oleh kadar penerimaan orang muda
terhadap seni persembahan bergendang ini. Hal ini demikian kerana, apabila
kurangnya pendedahan seni persembahan ini terhadap para belia atau remaja, maka
tidak hairanlah jika golongan ini tidak menjemput para kumpulan bergenang sebagai
salah satu persembahan di majlis persandingan mereka. Stigma golongan ini yang
lebih menganggap seni persembahan ini adalah hiburan warga tua sedikit sebanyak
menjadi penyebab mengapa mengapa persembahan bergendang dianggap hiburan

para nenek atau seusia dengan mereka.

Kajian ini dijalankan bagi mendapatkan penemuan berpaksikan tiga objektif utama iaitu
mengenalpasti elemen persembahan yang wujud dalam seni persembahan
bergendang. Objektif kedua adalah menganalisis proses evolusi budaya yang terdapat
dalam bergendang, dan yang ketiga meneliti penerimaan penggiat seni persembahan

bergendang terhadap perubahan yang berlaku dalam persembahan bergendang.

2. SOROTAN KAJIAN

2.1 Sorotan Persembahan Bergendang dan Teori Evolusi Budaya

Gendang Melayu Sarawak dipercayai berasal daripada pengaruh yang dibawa oleh
pedagang Arab ke Sarawak pada zaman pemerintahan Rajah Putih iaitu sekitar tahun
1925. Pada awal kemunculan persembahan bergendang ini adalah untuk mendidik
dan menyemai nilai murni yang menjadi tiang utama keperibadian masyarakat Melayu
ketika itu. Persembahan bergendang yang diiringi alunan pantun dan tandak
menyelitkan pemikiran kasih sayang terhadap manusia sejagat. Walau bagaimanapun,

tema atau pemikiran kasih sayang tersebut tidak terhad kepada pasangan lelaki dan

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



208

perempuan sahaja tetapi juga merangkumi kasih sayang antara ibu dan anak, sahabat

handai atau kekeluargaan.

Menyoroti kajian pertama, Mohd Fauzi Abdullah et.al., (2002) iaitu Pemikiran Cinta
Bermukun Dalam Gendang Melayu Sarawak membincangkan gambaran pemikiran
yang terkandung dalam persembahan seni bergendang atau bermukun. Kajian mereka
mendapati tujuan mukun yang dilafazkan secara spontan adalah untuk mendidik,
mengkritik dan menghiburkan masyarakat secara halus melalui bait-bait pantun
mengikut tema majlis. Kajian mereka juga menyatakan bahawa setiap bait pantun yang
dilafazkan lebih menjurus ke arah cinta yang menggambarkan kepelbagaian
pemikiran. Selain itu, kajian tersebut juga turut menyentuh tentang cinta insani yang
menjadi dukungan manusia yang sememangnya dilahirkan dengan emosi dan
perasaan yang kompleks yakni perasaan cinta terhadap pertiwi, seni dan juga
ketuhanan. Namun begitu, kajian mereka tidak menyentuh pemikiran sosial atau
permasalahan yang berlaku dalam kalangan anak-anak muda. Hal ini kerana, pengkaiji
melihat dari aspek sosial yang pada anggapan pengkaji turut menjadi kayu ukur

terhadap kelestarian seni persembahan ini.

Hujahan Mohd Fauzi Abdullah et.al (2002) cuma terhad kepada pemikiran cinta
bermukun dalam Gendang Melayu Sarawak serta pantun dan irama yang
didendangkan dalam seni persembahan tersebut. Berdasarkan kajian tersebut,
persembahan bergendang secara dasarnya berfungsi untuk menghiburkan penonton
melalui pantun serta bunyi paluan gendang. Hal ini demikian apabila metafora, kiasan,
dan ibarat yang terdapat di dalam bait pantun umpama nuansa yang hadir tepat pada
masanya. Malah, pemikiran cinta dalam persembahan bergendang menurut kajian
tersebut diibaratkan sebagai gambaran mata dunia masyarakat yang memperihalkan

pelbagai ragam di dalamnya.

Perbincangan mengenai Gendang Melayu Sarawak tidak lari daripada berbincang
tentang elemen pantun yang terdapat di dalamnya. Justeru, sorotan kajian kedua ialah
melalui kajian Robson (1995) yang bertajuk Gendang Melayu Sarawak : A Pantun
Exchange of the Sarawak Malay Community yang pada dasarnya mengkaji tentang
pertukaran pantun Gendang Melayu Sarawak. Robson secara terperinci melihat puisi
Melayu tradisional dan seni tradisi bergendang di Sarawak iaitu meneliti latihan,
penyanyi dan penari dan juga alat muzik yang digunakan. Robson juga dengan teliti
menentukan maksud persembahan bergendang dan mengkaji pertukaran pantun
tersebut merupakan salah satu komponen dalam persembahan bergendang. Selain
itu, Robson turut memerhati dan meneliti teknik persembahan yang digunakan. Apa
yang pengkaji dapat nyatakan, penelitian yang Robson lakukan menjadi titik tolak

kepada kajian ini kerana pengkaji melihat aspek pantun adalah aspek utama yang

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



209

menggerakkan seni persembahan ini. Pengkajian Robson lebih kepada menganalisa
teks pantun itu sendiri dan bukannya persembahan Gendang Melayu Sarawak secara

keseluruhan.

2.2 Sorotan Evolusi Budaya

Terdapat beberapa penulisan yang menyentuh tentang evolusi budaya dan dapat
dirujuk, contohnya penulisan oleh Muhammad Irfan Nyia Abdullah et. al. (2013) iaitu
Rodat: Budaya Tradisi Yang Berevolusi. Dalam penulisan tersebut, rodat juga
mengalami evolusi dalam tradisi persembahan. Kesenian rodat mengalami proses
evolusi dari segi fungsi, kostum, lirik dan juga struktur persembahan. Perkara ini
berlaku adalah disebabkan perubahan zaman serta keengganan anak muda mewarisi
kesenian rodat ini. Penulisan tentang rodat ini sedikit sebanyak mempunyai
persamaan dalam kajian pengkaiji, maka penulisan ini menjadi garis panduan terhadap
hala tuju ini walaupun pengkaji mengkaji persembahan yang berbeza dan
mengaplikasi teori yang berbeza untuk menganalisis proses evolusi budaya yang

berlaku dalam sesebuah persembahan kesenian.

Sorotan kajian seterusnya ialah pengkajian oleh Bartok (1972) yang menyebut bahawa
evolusi ialah sesuatu yang sama tetapi melibatkan perkembangan yang melalui proses
semula jadi daripada sesuatu yang pernah wujud sebelumnya yang telah berubah.
Seperti yang dikatakan oleh Bartok (1972) bahawa, “perkembangan dalam kesenian
sama ada cepat atau perlahan adalah kepentingannya mencetus evolusi, bukannya
revolusi.” Bartok (1972) juga berhujah bahawa komposer yang telah mencapai
pencapaian yang tinggi sepanjang dekad ini tidak merobohkan revolusi, sebaliknya
berlaku kerana evolusi perkembangan seni telah berada pada satu tahap yang stabil
dan berterusan. Beliau turut menyatakan bahawa Stravinsky juga melalui pelbagai
evolusi dengan memulakan octet untuk beberapa alat muzik. Hal ini menunjukkan

bahawa Stravinsky mempamerkan ketulusan dalam prinsip evolusi.

Mesoudi (2015) pula memberikan gambaran keseluruhan tentang teori budaya evolusi,
teori yang disebarkan secara sosial dan berkembang mengikut cara yang
dikemukakan oleh Darwin dalam The Origin of Species, iaitu ia terdiri daripada sistem
variasi, kesesuaian pembezaan dan pewarisan. Mesoudi juga mengkaji mengkaji
bagaimana kaedah filogenetik telah digunakan untuk membina semula makroevolusi

budaya, termasuk evolusi bahasa, teknologi dan organisasi sosial.

3. METODOLOGI

Dalam kajian ini, pengkaji menggunakan pendekatan kajian secara kualitatif. Kajian

kualitatif digunakan secara meluas dalam kajian sains sosial. Hal ini demikian supaya

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



210

penyelidik dapat mengkaji fenomena, dan sosial sesebuah budaya atau masyarakat
melalui tindakan pemerhatian terhadap perasaan atau emosi, pemikiran, kepercayaan,
dan juga tingkah laku masyarakat. Sumber data kualitatif mencakupi pemerhatian dan

kerja lapangan, temu bual, soal selidik, dokumen dan teks serta reaksi penyelidik.

Pengkaji mengaplikasikan kaedah temubual untuk kajian ini. Kaedah temubual adalah
kaedah yang sesuai untuk mencari jawapan dan perkongsian terutama daripada
pengamal-pengamal seni budaya. Selain itu, kaedah temubual merupakan kaedah
paling relevan untuk mendengar sendiri pendapat dan perkongsian daripada
responden yang sudah uzur. Kaedah temubual terhadap individu-individu yang dipilih
merupakan kaedah yang sangat penting dan seringkali digunakan oleh penyelidik
kualitatif kerana melalui kaedah ini pengkaji dapat mengetahui apa yang ada dalam
fikiran mereka dan bagaimana perasaan mereka secara tepat. Kajian ini juga secara
kritis bertujuan untuk mengumpul maklumat-maklumat berharga daripada pemukun,
penandak, dan ahli akademik secara khusus tentang Gendang Melayu Sarawak.
Antara responden yang terlibat dalam sesi temubual untuk dapatan kajian ini ialah
individu sebagai pemukun, individu selaku penandak atau tekong, individu selaku Seh
Gendang, dan individu-individu selaku ahli akademik. Oleh itu kaedah kualitatif akan
menjadi penemuan yang lebih tepat kerana orang yang ditemubual akan memberikan
jawapan atau pendapat yang lebih jujur dan padat melalui interaksi peribadi dengan

penemubual.

4. DAPATAN KAJIAN

4.1 Elemen Penting dan Proses Evolusi Budaya Dalam Persembahan Gendang
Melayu Sarawak

Temubual dalam kajian ini membabitkan beberapa responden untuk mendapatkan
maklumat yang terperinci tentang persembahan bergendang. Kajian ini telah
memperoleh maklumat dikehendaki melalui responden yang mewakili penggiat
persembahan bergendang, ahli akademik, dan seh gendang. Sebagaimana seni
persembahan yang lain, persembahan Gendang Melayu Sarawak juga tidak lari dari
keunikannya kerana mempunyai elemen-elemen persembahan tersendiri. Hal ini
termasuklah dari segi lemah gemalai gerak tari penandak, bait-bait halus pantun yang
dilontarkan serta kuat dan rancak pukulan gendang atau rebana persembahan
bergendang. Menurut Ramdi Bujang (2022), terdapat empat elemen utama dalam
persembahan bergendang. Empat elemen tersebut ialah rebana, seh gendang,
pantun, dan pemukun. Tanpa salah satu daripada empat elemen ini, maka tidak terjadi
sebarang persembahan bergendang. Rebana (gendang) Melayu merupakan salah
satu alat muzik yang popular yang wujud dalam semua budaya masyarakat Sarawak.

Peranan gendang pada waktu itu hampir sama dalam semua kaum yang ada di

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



211

Sarawak. Namun, bentuk dan rentak gendang adalah berbeza dari segi tukuk
(pukulan) gendang tersebut. Sejarah penggunaan gendang pada zaman sebelum
pemerintahan Rajah Putih lebih kepada upacara ritual atau perubatan (Ab Samad
Kechot et.al, 2017). Hal ini turut diakui oleh penggiat seni ini iaitu Ramdie Bujang dan
Jamal Johari (2022). Walau bagaimanapun, penggunaan gendang juga tidak lari
daripada kegunaannya sebagai alat muzik yang digunakan ketika persembahan
pencak silat bagi kaum Melayu dan Melanau. Malah, kaum Iban menggunakan
gendang ini sebagai alat perang. Namun demikian, dalam konteks kajian ini,
perbincangan tentang gendang menjurus kepada gendang yang digunakan sebagai

alat muzik untuk persembahan hiburan bagi kaum Melayu di Sarawak khususnya.

Elemen kedua yang perlu ada bagi melengkapkan sebuah persembahan bergendang
ialah kehadiran Seh Gendang. Seh Gendang terdiri daripada gadis-gadis yang belum
berumahtangga. Seh Gendang akan menukuk (memalu) rebana (gendang) mengikut
tingkah kaki penandak. Seh gendang perlu mempunyai vokal yang mantap. Ramdi
Bujang ketika ditemubual di kediamannya mengatakan bahawa pada zaman dahulu
Seh Gendang juga digelar Lela Suara kerana kelunakan suara Lela Suara ini
dikhabarkan mampu menarik perhatian penduduk kampung sehinggakan penduduk
dari kampung sebelah pun mampu mendengar suaranya. Jarak antara kampung pada
ketika itu juga dikhabarkan jauh daripada satu sama lain, iaitu lebih kurang tujuh
tanjung. Ketika seh gendang menukuk (memalu) rebana bererti persembahan pun

bermula. Ramdi Bujang ketika ditemubual:

“Dalam bergendang ini mesti ada seh gendang, mesti ada bermukun. Bermukun
ialah berpantun. Pantun hanya dilantun oleh seh gendang apabila pantun dijawab,

inilah dinamakan bermukun”

Elemen seterusnya dalam persembahan bergendang ialah pantun yang akan
dilantunkan oleh Seh Gendang. Sekiranya ada penandak yang membalas pantun
maka tindakan tersebut dinamakan bermukun (37 tahun, Penandak). Pantun pula
dilontarkan secara spontan mengikut hukum pantun iaitu pantun dua kerat dan pantun
empat kerat dan dilagukan dalam bahasa Melayu Sarawak sesuai dengan tema majlis.
Sebagai contoh, jika bergendang dipersembahkan ketika majlis perkahwinan, maka
pantun yang dilontarkan bertemakan cinta. Berbeza pula dengan maklumat yang
diperoleh dari temubual bersama dengan Jamal Johari iaitu seorang penggiat seni
persembahan bergendang. Menurut Jamal Johari (2022), elemen bergendang tidak
lari daripada tiga aspek utama iaitu lagu irama, tandak dan tukuk. Lagu irama merujuk
kepada jenis irama lagu yang dimainkan semasa persembahan bergendang diadakan.
Antara contoh lagu irama yang selalu dipersembahkan dalam persembahan
bergendang ialah Samsudin, Selendang Mayang, Cinta Beraie, Sayang Sarawak, dan

sebagainya.

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



212

Elemen seterusnya ialah tandak. Tandak pada ketika itu terbahagi kepada beberapa
jenis tandak. Menurut Ramdi Bujang (2022), setiap tandak ada maksudnya. Setiap
gerak langkah tandak mesti mempunyai maksud sesuatu dan bukan “kosong”.
Terdapat juga penandak yang menutupi wajahnya kerana enggan diketahui identitinya.
Penandak yang menggunakan kain untuk menutupi wajahnya digelar sebagai
penopeng. Penopeng menggunakan topeng untuk menutup wajahnya kerana bimbang
identiti terdedah. Sepertimana lagu irama, tandak juga mempunyai pelbagai jenis,
antaranya ialah Tandak Saok dan Tandak Teter. Menurut Jamal Johari (2022), tandak
juga berlainan mengikut trend sesebuah tempat. Sarawak ialah negeri yang dikenali
sebagai negeri jajahan Brooke selain Brunei. Semasa dalam tempoh jajahan Brunei,
para bangsawan datang ke Sarawak dan telah mempengaruhi persembahan

bergendang.

Elemen ketiga menurut Jamal Johari lagi ialah pukulan gendang. Persembahan
bergendang tidak akan sempurna tanpa “tukuk” dari rebana oleh Seh Gendang. Jenis
pukulan pada gendang adalah mengikut tingkah tukang tandak. Jika lagu irama
Sayang Sarawak, maka pukulan pada gendang adalah lemah lembut dan sopan
namun masih kuat tingkahnya. Jika lagu irama Selendang Mayang maka pukulan pada
gendang berubah menjadi rancak dan laju. Walau bagaimanapun, beliau tidak
bersetuju jika elemen gendang pada waktu pemerintahan Brooke dahulu mesti
berpantun. Hal ini demikian kerana menurut beliau, pada zaman mula-mula kewujudan
persembahan bergendang ini, pantun dalam bergendang belum wujud. Pada ketika itu
persembahan bergendang hanyalah terdiri daripada gendang dan tandak sahaja.
Ketika ini juga primadona Seh Gendang mengeluarkan atau melontarkan pantun
mengikut gerak geri atau gerak tari penandak. Penandak tidak berbalas pantun tetapi
hanya mencampakkan duit kepada Seh Gendang di sebalik tabir.  Justeru,
berdasarkan temubual yang telah dijalankan, terdapat pandangan yang berbeza
tentang elemen persembahan yang terdapat dalam sesebuah persembahan
bergendang. Walaupun terdapat perbezaan pendapat tentang elemen waijib dalam
persembahan bergendang, namun kedua-dua responden mengakui terdapat evolusi

dalam persembahan bergendang kini berbanding dahulu.

4.2 Evolusi Fungsi Persembahan Bergendang

Dalam kajian ini, pengkaji menemui terdapat tujuh aspek evolusi dalam persembahan
bergendang. Fungsi bergendang telah melalui perubahan yang ketara selari dengan
peredaran zaman. Salah satu aspek tersebut ialah evolusi dari segi fungsi
persembahan bergendang. Menurut responden, fungsi persembahan bergendang

pada masa dahulu ialah untuk merawat dan mengubati pesakit yang mengalami

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



213

penyakit misteri. Gendang akan ditabuh untuk memanggil semangat yang “tidak

nampak”.

“Pertama-tama dolok, gendang air. Gendang air tok nang pakei orang berubat.
Tujuannya memang perubatan ajaklah. Pukulannya pun slow (perlahan), mendayu-
dayu. Pantunnya memanggqil, semangat akan ditunggah. Lelaki akan dirasuk
semangat. Nya yang embak gerak ya macam berkuntor. Kuntor tok macam silat.
Waktu itulah mereka berubat”. (Ramdi Bujang, 2022).

Tujuan gendang air diadakan adalah untuk mengubat pesakit yang mengalami
gangguan sihir, makhluk halus, dan sebagainya. Selain itu, fungsi lain persembahan
bergendang pada zaman dahulu ialah untuk mencari jodoh. Lelaki bujang akan
menyertai persembahan tersebut dan mula mengintai seh gendang yang berselindung
di sebalik tabir (langsir). Pada ketika itu, jika terdapat keramaian, maka para lelaki
bujang dan para gadis-gadis tidak akan melepaskan peluang untuk mencari jodoh.
Walau bagaimanapun, sejak kedatangan Islam ke Sarawak pada waktu itu, maka
sedikit sebanyak mempengaruhi respon masyarakat terhadap pergaulan di antara
lelaki dan wanita. Menurut Ramdi Bujang (2022) sejak kedatangan Islam penduduk
atau masyarakat sangat mementingkan agama sehinggakan Seh Gendang dijaga
sebaik mungkin oleh pengawal kerana bimbang menjadi mangsa intai penandak. Pada
waktu itu, keadaan “tangkap salah” boleh menjadi keadaan yang sangat rumit
sehinggakan tindakan pasangan atau lelaki dan wanita yang bertukar kain perca atau
sapu tangan di antara satu sama lain boleh dijatuhkan hukum atas kesalahan “tangkap
salah”. Bukan itu sahaja, penandak yang hadir ke persembahan tersebut turut dijaga

oleh pengawal kerana bimbang takut terjadinya perbalahan antara satu sama lain.

Sebagai tambahan, fungsi lain persembahan bergendang pada masa dahulu ialah
sebagai salah satu platform untuk mencari jodoh. Setiap kali persembahan
bergendang diadakan, para lelaki bujang tidak akan melepaskan peluang untuk
berkenalan dan bersua dengan gadis-gadis pada ketika itu. Kelunakan suara Seh
Gendang ketika melantunkan pantun menarik perhatian mereka. Walau
bagaimanapun, mereka tidak boleh salah langkah kerana bimbang akan ditangkap
salah. Selain itu, pada masa dahulu, persembahan bergendang juga diadakan apabila
sesebuah keluarga tersebut memperoleh atau menuai padi dengan banyak pada
musim menuai pada atau beranyi. Persembahan bergendang pada waktu ini lebih
kepada mensyukuri rezeki yang datang melimpah ruah. Malah, apa yang menariknya,
persembahan bergendang juga diadakan ketika proses menggantung kelambu
pengantin yang bakal berkahwin oleh penduduk kampung. Proses menggantung
kelambu ialah proses atau langkah awal menuju ke majlis perkahwinan dan proses ini
merupakan simbolik kepada pasangan pengantin yang bakal berkongsi kehidupan
selepas itu. Berdasarkan penemuan ini, pengkaji melihat fungsi persembahan

bergendang telah berkembang daripada berfungsi sebagai medium perubatan kepada

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



214

fungsi-fungsi lain yang berkaitan dengan amalan seharian atau acara rasmi yang

diadakan boleh masyarakat kampung.

4.3 Evolusi Penggunaan Alat Muzik

Persembahan bergendang juga mengalami evolusi dari aspek penggunaan alat muzik.
Pada ketika bergendang berfungsi untuk tujuan perubatan, alat muzik yang digunakan
dalam persembahan bergendang ialah gendang sahaja dan tidak dicampur aduk
dengan pelbagai alat muzik lain. Namun begitu, apabila fungsi bergendang telah
berkembang terutama ketika digunakan untuk menghibur para tetamu di acara-acara
atau maijlis-majlis rasmi, terdapat campuran dalam penggunaan alat muzik dan bukan
bergantung dengan gendang semata-mata. Seiring dengan perkembangan semasa,
kini persembahan bergendang bercampur dengan penggunaan beberapa alat muzik
lain. Antara contoh alat muzik lain yang digunakan bersama-sama dengan gendang
ialah biola. Menurut Ramdi Bujang (2022), penggunaan biola dalam persembahan
bergendang bermula semasa zaman pemerintahan Brooke lagi namun tidak semua

tempat. Hanya sesetengah tempat sahaja menggunakan biola pada waktu itu.

“Biola datang bersama dgn kehadiran Inggeris dan digunapakai dalam
gendang Melayu sebagai pengiring pukulan gendang semasa zaman tersebut” (Jamal
Johari, 2022).

Terdapat juga kumpulan menggunakan gendang dan selain menggunakan gong.
Variasi penggunaan pelbagai jenis alat muzik ini menghasilkan alunan tabuh atau
tukuk yang lebih harmoni. Semakin zaman menginjak ke arah kemajuan, kini terdapat
juga persembahan bergendang yang menggunakan gitar dan keyboard. Gitar dan
keyboard akan mengiringi paluan gendang. Walaupun persembahan bergendang kini
telah mempunyai variasi dalam penggunaan alat muziknya, namun alat utama yang
menjadi nadi dalam persembahan bergendang wajib ada kerana itu merupakan

keaslian yang cuba dikekalkan dan dipelihara hingga kini.

4.4 Evolusi Busana / Kostum

Selain mengalami evolusi dari segi elemen persembahan dan fungsi, persembahan
bergendang juga mengalami evolusi dari segi busana yang dipakai ketika
persembahan berlangsung. Buku tulisan Suhana Sarkawi et.al. (2018) menyatakan
bahawa busana yang dipakai oleh Penandak, Seh Gendang dan pemukun
mengenakan baju harian seperti baju Melayu, kain pelikat, seluar panjang, baju
kurung, serta kain sarung sebagai kelubung kepala. Walau bagaimanapun, pakaian

penandak masih seperti biasa iaitu berbaju Melayu, yang dipadankan dengan sabok

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



215

atau kain sampin. Penandak juga akan mengenakan songkok tinggi sebelum membuat
persembahan.

Walau bagaimanapun, temubual bersama dengan penggiat persembahan bergendang
memberitahu sebaliknya. Temubual bersama Ramdi Bujang (2022) mengatakan
bahawa tidak ada spesifik busana atau pakaian yang waijib dipakai semasa membuat
persembahan bergendang. Hal ini demikian kerana pada waktu itu iaitu pada zaman
sebelum Sarawak diperintah oleh Rajah Putih (Brooke) masyarakat masih hidup dalam
serba kekurangan. Maka, mereka akan memakai apa yang ada sahaja. Jadi
berdasarkan penemuan ini penulis melihat secara logik persembahan bergendang
diadakan semasa aktiviti bergotong-royong sewaktu maijlis atau acara besar
berlangsung. Ketika itu tentunya penduduk mengenakan pakaian yang sesuai untuk
bekerja berat jadi pakaian pada waktu itu tidak menjadi aspek penting yang perlu
dititikberatkan.

Namun begitu, selepas era pemerintahan Rajah Putih (Brooke), maka pakaian mula
menjadi elemen penting dalam sesebuah persembahan. Semasa zaman
pemerintahan Rajah Putih, dikatakan bahawa penandak mengenakan pakaian
seakan-akan pakaian yang dipakai oleh orang putih iaitu baju kot, bow tie, dan kasut
barrette. Menurut Jamal Johari (2022), pakaian persembahan dipakai mengikut trend
semasa. Pada zaman kebangkitan era Pop Yeh Yeh, penandak akan mengenakan
baju dan seluar bertemakan pakaian Pop Yeh Yeh iaitu seluar berkaki besar dan baju
kemeja. Begitu juga dengan kebangkitan zaman Rock and Roll, penandak
mengenakan baju denim dan seluar jeans untuk bertandak semasa persembahan
bergendang. Walakin itu, kedua-dua penggiat ada menyentuh tentang pakaian asal
orang Melayu Sarawak iaitu penandak mengenakan baju Melayu lebar, sabok
(sampin) dua jari serta songkok senget. Pada ketika itu tiada istilah penandak
mengenakan tanjak dan terompah. Penandak lelaki hanya mengenakan kasut barrette
atau hanya sekadar berkaki ayam. Tanjak hanya digunakan selepas Sarawak
menyertai Malaysia pada tahun 1963 lantaran daripada pengaruh bangsawan Melayu
dari Semenanjung Malaysia. Sebaliknya, busana yang dipakai oleh Seh Gendang pula

hanyalah berbaju kurung dan mengenakan keringkam sejak dari dahulu lagi.

4.5 Evolusi Penyertaan Anggota Kumpulan

Pada waktu yang sama, persembahan bergendang turut berubah dari segi anggota
yang menganggotai sesebuah kumpulan bergendang. Jika pada waktu dahulu Seh
Gendang hanya dianggotai oleh gadis-gadis yang belum berumahtangga, kini tidak
lagi. Hal ini demikian kerana seperti yang telah disentuh dalam perbincangan awal,
persembahan bergendang adalah medium atau landasan untuk para lelaki dan wanita

mencari pasangan hidup. Seh Gendang hendaklah terdiri daripada gadis-gadis yang

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



216

masih belum berkahwin. Maka, wanita yang sudah berkahwin tidak digalakkan menjadi
Seh Gendang kerana bimbang isu gangguan sosial. Secara tidak langsung, jika Seh
Gendang terdiri daripada para gadis, maka peratusan untuk persembahan tersebut
mengundang penonton adalah lebih tinggi kerana ada nilai tarikan yang tersendiri. Hal
ini berbeza pula dengan keadaan persembahan bergendang pada hari ini. Kini seh
gendang tidak semestinya dianggotai oleh gadis yang belum berkahwin, bahkan
wanita yang sudah berkahwin, dan berusia juga dibolehkan untuk menjadi Seh
Gendang. Berdasarkan fenomena ini pengkaji melihat betapa terdesaknya
persembahan bergendang untuk mendapatkan pelapis seterusnya demi kelangsungan
seni tradisional ini. Begitu juga dengan penandak, jika dahulu penandak lebih terbuka
kepada lelaki yang belum berkahwin, kini sesiapa sahaja boleh jadi penandak asalkan
individu tersebut mempunyai bakat mencipta pantun secara spontan, mempunyai
vokal yang mantap, serta daya tahan yang tinggi kerana perlu berpantun, sambil

bertandak.

4.6 Evolusi Bentuk Persembahan

Persembahan bergendang juga telah berubah dari segi bentuk persembahannya.
Pada masa dahulu, masyarakat Melayu Sarawak sangat berpegang teguh dengan
ajaran Islam sehinggakan perbuatan saling bertukar sapu tangan di antara lelaki dan
wanita yang bukan muhrim juga boleh membawa kepada jenayah tangkap khalwat.
Malah, sekiranya lelaki dan wanita berbual di jendela berdua sahaja dengan keadaan
wanita di dalam rumah, lelaki di luar rumabh, jika dilihat oleh penduduk kampung maka
penduduk kampung boleh terus membuat laporan kepada ketua kampung dan kedua-
dua lelaki dan wanita tadi akan dihukum. Justeru, pegangan teguh terhadap agama
Islam menjadikan persembahan bergendang ketika itu mengasingkan lelaki dan wanita
menggunakan tabir (langsir). Tabir akan digantung dan menutup ruang atas dan
bawah namun hanya meninggalkan ruang yang minima untuk memperlihatkan wajah
Seh Gendang. Dek kerana inilah maka wujudnya tandak jenis “tandak saok” iaitu
tandak untuk memikat seh gendang agar tertarik dengan penandak tersebut. Malah,
evolusi dari segi bentuk persembahan ini tidak mewajibkan lagi Seh Gendang mesti
disembunyikan di sebalik tabir yang tinggi dan tertutup dan hanya meninggalkan sedikit

ruang untuk wajah seh gendang.

4.7 Evolusi Jenis Tandak / Tarian

Aspek terakhir yang mengalami evolusi ialah jenis tandak. Jenis tandak pada masa
dahulu lebih kepada tandak jenis saok dan tandak jenis teter. Gerak tari tandak saok

biasanya digerakkan dengan meletakkan kedua-dua tangan di belakang sambil

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



217

menggerakkan jari-jemari seolah-olah memanggil Seh Gendang. Badan akan
dibongkokkan hampir setengah pinggang agar dapat menilik di sebalik tabir yang
menyembunyikan Seh Gendang. Menurut Jamal Johari (2022), gerak tari tandak pada
masa dahulu lebih kepada bunga silat. Jika dibandingkan dengan gerak tari pada masa
kini, gerak tari bergendang telah berasimilasi dengan gerak tari joget. Malah, gerak tari
bertandak kini juga lebih kepada kreativiti penandak untuk menggerakkan badan dan

berinteraksi dengan Seh Gendang sepanjang persembahan.

5. PERBINCANGAN

Setelah mengkaji evolusi yang berlaku dalam persembahan bergendang, maka dapat
disimpulkan bahawa evolusi yang berlaku terhadap persembahan ini berpunca
daripada kesan perkembangan atau peredaran zaman yang meliputi ruang lingkup
masa dan penduduk. Sub-topik seterusnya membincangkan penerimaan para
penggiat terhadap evolusi budaya yang berlaku dalam persembahan bergendang.
Gendang Melayu Sarawak mempunyai kumpulan dan penggiat yang tersendiri. Jika
tiada yang lama maka tiadalah yang baru. Penyataan ini menunjukkan pentingnya bagi
kita memastikan agar seni persembahan ini terus bertahan. Persoalannya, apakah
evolusi yang berlaku itu dapat diterima oleh penggiat-penggiat yang sekian lama
memperjuangkan seni persembahan bergendang ini? Bagi mendapatkan jawapan
kepada soalan ini, pengkaji menemubual penggiat yang sekian lama berkecimpung
dalam bidang persembahan bergendang ini. Hasil temubual tersebut menunjukkan
bahawa mereka bersetuju dan menerima akan proses evolusi budaya yang berlaku
terhadap persembahan bergendang. Temubual bersama dengan Ramdi Bujang
(2022) menyatakan bahawa bagi memastikan sesebuah budaya mampu bertahan,
maka kebudayaan itu wajar bertahan lama seiring dengan peredaran masa. Maka,
situasi ini bertepatan dengan teori evolusi budaya yang telah diperkenalkan oleh
Darwin (1859) bahawa sesebuah kebudayaan perlu menerima evolusi yang berlaku

dalam sesebuah persembahan.

Selain itu, Jamal Johari (2022) mengatakan bahawa beliau bersetuju agar
persembahan bergendang ini mengalami evolusi namun mesti mengekalkan ciri-ciri
asal persembahan bergendang. Hal ini kerana, bagi memastikan sesebuah
kebudayaan tersebut bertahan dengan utuh, maka kita harus berani menerima

perubahan seiring dengan peredaran masa.

“Jangan jadikan pentas itu sebagai pentas orang mati. Kita menghiburkan orang

bukan suruh orang tidur.”

Perubahan perlu diterima, asalkan tidak meninggalkan elemen atau asas yang utama

dalam persembahan bergendang, yang asal kita kekal, yang moden kita tambah.

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



218

Selain itu, kewajaran evolusi terhadap persembahan bergendang juga meliputi
keperluan untuk memelihara seni ini agar ia dapat diwarisi oleh generasi muda pada

masa akan datang.

6. KESIMPULAN

Secara umumnya, dapat dilihat dengan jelas bahawa sesebuah kebudayaan akan
mengalami proses evolusi dalam mempertahan kewujudannya di zaman yang sering
berubah mengikut arus kemodenan. Seni kebudayaan seperti Gendang Melayu
Sarawak mengalami proses evolusi demi kelangsungannya untuk bertahan dalam
zaman moden. Hal ini demikian kerana cabaran besar untuk kesenian bukanlah
teknologi atau zaman itu sendiri, tetapi cabaran dari masyarakat itu sendiri. Selain itu,
kesenian dan kebudayaan yang kita miliki mungkin akan lenyap begitu sahaja jika tiada
daya dan usaha kita untuk mengekalkannya. Pihak kerajaan dan masyarakat perlu
berganding bahu dalam memastikan kesenian dan kebudayaan seperti ini terus mekar
dan hidup walaupun terdapat banyak elemen yang telah berubah. Oleh yang demikian,
usaha yang berterusan dan konsisten perlu dijalankan oleh semua pihak untuk lebih
terus kreatif dan inovatif dalam membangunkan sesebuah kebudayaan dan kesenian
terutamanya dalam konteks negara ini yang mempunyai masyarakat berbilang bangsa

dan agama.

PENGHARGAAN

Penghargaan kepada Creative Media & Technology dan Malay Achipelago Glokal
Wisdom (MAGIS) Research Initiative Group, College of Creative Arts, Universiti
Teknologi MARA (UiTM), Selangor, Malaysia.

RUJUKAN

Azizah Hamzah. (2004). Kaedah kualitatif dalam penyelidikan sosiobudaya. Jurnal
Pengajian Media Malaysia. Universiti Malaya. https://scholar.google.com/citations?
view_op=view_citation&hl=en&user=iFK2rv4 AAAAJ&citation_for_view=iFK2rv4AAAA
J:WpOglr-vWOMC

Batubara, T. (2022). Teori evolusi budaya dalam perspektif sejarah, Vol 3 No. 1-132.
JurnalParadigma. https://journal.ugm.ac.id/paradigma/article/view/75102/pdf

Boyd, R., & Richerson, P. J. (1995). Why culture is common and cultural evolution is
rare? Prociding of British Academy, (88), 77-93. https://www.thebritishacademy.ac.uk
/documents/3949/88p077.pdf

Daud, M. (1999). Glimpses of Malay life in Sarawak.

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



219

Ding, C. M. (2008). The role of pantun as cultural identity for Nusantara in 215t century

and beyond. Universiti Kebangsaan Malaysia. https://www.academia.edu/30226694/

The Role of Pantun as Cultural Identity for Nusantara in 21st Century and Be
yond

Ellwood, C. A. (1918). Theories of Cultural Evolution. American Journal of Sociology,
23(6), 779-800. http://www.jstor.org/stable/2764036

Fatimah Abdullah. (2009). Dari halaman rumah ke merak kayangan: Upacara

perkahwinan Melayu bandar. Sari 27, 97-107. https://www.researchgate.net/

publication/242466588 Dari Halaman Rumah ke Dewan Merak Kayangan Upaca

ra_Perkahwinan Melayu Bandar

Gazalba, S. (1977). Pandangan Islam Tentang Kesenian. Bulan Bintang.

Hamidah Abdul Wahab, Wan Robiah Meor Osman, Farah Hanini Abdul Rahman, &
Rosnah Mustafa. (2008.). Kelestarian budaya rakyat Melayu Sarawak dalam era
globalisasi. Universiti Malaysia Sarawak.

Jabatan Kebudayaan dan Kesenian Negara, Sarawak. (2022). Gendang Melayu

Sarawak. Pemetaan Budaya. https://pemetaanbudaya.my/culture/dis/614

Kasuma, Jati. (1994). Gendang Melayu Sarawak Kedudukannya dalam masyarakat

dulu dan kini: Satu Perbandingan. Sarawak Gazette. https://www.researchgate.net/

publication/322498875 Gendang Melayu Sarawak Kedudukannya dalam masyara

kat dulu dan Kkini_Satu Perbandingan/citation/download
Kechot, A. S., Aman, R., & Shahidi, A. (2017). Komunikasi Sosial dalam Kalangan

Etnik Di Lembangan Sadong: Gendang Melayu Sarawak (Sarawak Malay drums:

Social interaction among the ethnic of basin Sadong). Jurnal Komunikasi, Malaysian
Journal of Communication, 33(1), 158-172. https://doi.org/10.17576/jkmjc-2017-3301-
1

Kirk, J., Miller, M. L., & Miller, M. L. (1986). Reliability and validity in qualitative
research. SAGE.

Mary Fatimah Subet & Salbia Haji Hassan, (2009). "Bergendang dan Bermukun dalam

Masyarakat Melayu Sarawak". Proceedings of Seminar Budaya Melayu Sarawak V,
Kompleks Pelancongan Sarawak, Kuching. Prosiding Seminar Budaya Melayu
Sarawak Mac 19-21 2009.

Maslow, A. H. (1943). A theory of human motivation. Psychological Review 50,
370-396. York University Toronto, Ontario. https:/citeseerx.ist.psu.edu/
viewdoc/download?doi=10.1.1.318.2317&rep=rep1&type=pdf

Mohammad Rashidi Ahmad. (2001). Amalan budaya Gendang Melayu Sarawak di

Sadong Jaya, Kota Samarahan[Unpublished]. Universiti Teknologi Mara.
https://ir.uitm.edu.my/id/eprint/58407/
Mohammad Archil Norrlatep. (2018, Januari 3). Bermukun, adat Melayu Sarawak yang

tidak lapuk ditelan zaman. Utusan Borneo Online. https://www.utusanborneo.com.my/

2018/01/03/bermukun-adat-melayu-sarawak-yang-tidak-lapuk-ditelan-zaman
IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025



https://www.researchgate.net/%20publication/242466588_Dari_Halaman_Rumah_ke_Dewan_Merak_Kayangan_Upacara_Perkahwinan_Melayu_Bandar
https://www.researchgate.net/%20publication/242466588_Dari_Halaman_Rumah_ke_Dewan_Merak_Kayangan_Upacara_Perkahwinan_Melayu_Bandar
https://www.researchgate.net/%20publication/242466588_Dari_Halaman_Rumah_ke_Dewan_Merak_Kayangan_Upacara_Perkahwinan_Melayu_Bandar
https://pemetaanbudaya.my/culture/dis/614
https://www.researchgate.net/%20publication/322498875_Gendang_Melayu_Sarawak_Kedudukannya_dalam_masyarakat_dulu_dan_kini_Satu_Perbandingan/citation/download
https://www.researchgate.net/%20publication/322498875_Gendang_Melayu_Sarawak_Kedudukannya_dalam_masyarakat_dulu_dan_kini_Satu_Perbandingan/citation/download
https://www.researchgate.net/%20publication/322498875_Gendang_Melayu_Sarawak_Kedudukannya_dalam_masyarakat_dulu_dan_kini_Satu_Perbandingan/citation/download
https://doi.org/10.17576/jkmjc-2017-3301-11
https://doi.org/10.17576/jkmjc-2017-3301-11
https://citeseerx.ist.psu.edu/%20viewdoc/download?doi=10.1.1.318.2317&rep=rep1&type=pdf
https://citeseerx.ist.psu.edu/%20viewdoc/download?doi=10.1.1.318.2317&rep=rep1&type=pdf
https://www.utusanborneo.com.my/%202018/01/03/bermukun-adat-melayu-sarawak-yang-tidak-lapuk-ditelan-zaman
https://www.utusanborneo.com.my/%202018/01/03/bermukun-adat-melayu-sarawak-yang-tidak-lapuk-ditelan-zaman

220

Mohd. Fauzi Abdullah, Abd. Hamid Mukri, Roselan Baki Omar Mamat, Raja Ahmad
Raja Musa, Ahmad Shahril Rajain. (2002). Pemikiran cinta bermukun dalam gendang
melayu sarawak. Institut Bahasa Melayu Malaysia, Kuala Lumpur

Narawi, M. S. (2016). Nilai murni dalam bermukun Dan bergendang masyarakat
melayu Sarawak. Proceedings of The ICECRS, 1(1). https://doi.org/10.21070
[picecrs.v1i1.581

Norsyazwani Nasir. (2015, Oktober 15). Hiburan moden ‘bunuh’ warisan bergendang.
Berita Harian Online. https://www.bharian.com.my/bhplus-0ld/2015/10/90449/hiburan-

moden-bunuh-warisan-bergendang

Prabu N. A. P.; Ana Agustin Purwaningsih, Mega Hayuningtyas Erwanti; & Siti
Rachma Fathiya. (2014). Makalah teori evolusi. Fakulti Airlangga.
Putri, L. P. (2021). Teori evolusionisme. https://doi.org/10.31219/osf.io/zwvuy

Razali Haji Yu, (2010). Kajian Budaya Bergendang di Kalangan Orang Melayu
Sarawak. Institut Perguruan Batu Lintang, Kuching.

Rohana Yusof. (2010). Asas Sains Sosial Dari Perspektif Sosiologi, Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka

Siyu, H. B. (2022, Jun 30). Segendang bukan sekadar hiburan. Utusan Sarawak.
https://www.utusansarawak.com.my/?p=33060

Yusuf, M. R. (1980). Melati Sarawak

IJACA | Vol.8 | Issue 2 | December 2025


https://doi.org/10.21070%20/picecrs.v1i1.581
https://doi.org/10.21070%20/picecrs.v1i1.581
https://www.bharian.com.my/bhplus-old/2015/10/90449/hiburan-moden-bunuh-warisan-bergendang
https://www.bharian.com.my/bhplus-old/2015/10/90449/hiburan-moden-bunuh-warisan-bergendang
https://doi.org/10.31219/osf.io/zwvuy
https://www.utusansarawak.com.my/?p=33060

